
2. KINH SA MÔN QUẢ (Sàmannaphala Sutta) 

1. Như vậy tôi nghe. Một thời Thế Tôn ở tại Ràjagaha (Vương Xá) nơi vườn xoài 

của Jìvaka (Kỳ-bà) Komàrabhacca, cùng với đại chúng Tỷ-kheo một nghìn hai trăm 

năm mươi vị. Lúc bấy giờ Ajàtasattu (A-xà-thế) con bà Vihehi (Vi-đề-hi) vua xứ 

Magadha (Ma-kiệt-đà) nhân lễ Bố Tát vào ngày rằm tháng tư Komudi (cây súng) 

đang ngồi trên lầu cao trang nghiêm, chung quanh có nhiều đại thần hậu hạ. Lúc 

bấy giờ Ajàtasattu con bà Videhi, vua xứ Magadha, nhân ngày Bố Tát cảm hứng 

nói rằng: “Thật khả ái thay, này các khanh, đêm rằm sáng trăng! Thật diễm lệ thay, 

này các khanh, đêm rằm sáng trăng! Thật mỹ miều thay, này các khanh, đêm rằm 

sáng trăng! Thật êm dịu thay, này các khanh, đêm rằm sáng trăng! Thật điềm lành 

thay, này các khanh, đêm rằm sáng trăng! Nay chúng ta nên đến chiêm bái vị Sa-

môn hay Bà-la-môn nào, nhờ sự chiêm bái này tâm chúng ta được tịnh tín?”. Khi 

nghe nói vậy, một đại thần tâu với Ajàtasattu, con bà Videhi vua nước Magadha: 

“Tâu Ðại vương, có Pùrana Kassapa (Phú-la Ca-diếp) là vị hội chủ, vị giáo trưởng, 

vị sư trưởng giáo hội, có tiếng tốt, có danh vọng, khai tổ giáo phái, được quần 

chúng tôn sùng, dồi dào kinh nghiệm lâu ngày, xuất gia đã lâu năm, đã đến tuổi 

trưởng thượng. Mong Ðại vương đến chiêm bái Pùrana Kassapa này. Chiêm bái 

Pùrana Kassapa có thể khiến tâm Ðại vương được tịnh tín”. Khi nghe nói vậy 

Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha yên lặng không nói gì. 

3. Lại một đại thần khác tâu với Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha: 

“Tâu Ðại vương, có Makkhali Gosàla (Mặc-già-lê Cù-xá-lợi) là vị hội chủ, vị giáo 

trưởng, vị sư trưởng giáo hội, có tiếng tốt, có danh vọng khai tổ giáo phái, được 

quần chúng tôn sùng, dồi dào kinh nghiệm lâu ngày, xuất gia đã lâu năm, đã đến 

tuổi trưởng thượng. Mong Ðại vương chiêm bái Makkhali Gosàla này. Chiêm bái vị 

Makkhali Gosàla có thể khiến tâm Ðại vương được tịnh tín”. Khi nghe nói vậy. 

Ajàtasattu, con bà Videhi vua nước Magadha yên lặng không nói gì.  

4. Lại một đại thần khác tâu với Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha: 

“Tâu Ðại vương, có Ajita Kesakambàli (A-kỳ-đa Kỳ-xá-khâm-bà-la) là vị hội chủ, 

vị giáo trưởng, vị sư trưởng giáo hội, có tiếng tốt, có danh vọng, khai tổ giáo phái, 

được quần chúng tôn sùng, dồi dào kinh nghiệm lâu ngày, xuất gia đã lâu năm, đã 

đến tuổi trưởng thượng. Mong Ðại vương đến chiêm bái Ajita Kesakambàli này. 

Chiêm bái Ajita Kesakambàli có thể khiến tâm Ðại vương được tịnh tín”. Khi nghe 

nói vậy, Ajàtasattu, còn bà Videhi, vua nước Magadha yên lặng không nói gì. 

5. Lại một đại thần khác tâu với Ajàtasattu, con bà Videhi vua nước Magadha: “Tâu 

Ðại vương, có Pakudha Kaccayana (Bà-phù-đà Ca-chiên-nê) là vị hội chủ, vị giáo 

trưởng, vị sư trưởng giáo hội, có tiếng tốt, có danh vọng, khai tổ giáo phái, được 



quần chúng tôn sùng, dồi dào kinh nghiệm lâu ngày, xuất gia đã lâu năm, đã đến 

tuổi trưởng thượng. Mong Ðại vương đến chiêm bái Pakudha Kaccàyana này. 

Chiêm bái Pakudha Kaccayana này có thể khiến tâm Ðại vương được tịnh tín”. Khi 

nghe nói vậy. Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha yên lặng không nói gì. 

6. Lại một đại thần khác tâu với Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha: 

“Tâu Ðại vương, có Sanjaya Belathiputta (Tán-nhã-di Tỳ-la-phê-phất) là vị hội chủ, 

vị giáo trưởng, vị sư trưởng giáo hội, có tiếng tốt, có danh vọng, khai tổ giáo phái, 

được quần chúng tôn sùng, dồi dào kinh nghiệm lâu ngày, xuất gia đã lâu năm, đã 

đến tuổi trưởng thượng. Mong Ðại vương đến chiêm bái Sanjaya Belathiputta này. 

Chiêm bái Sanjaya Belathiputta này có thể khiến tâm Ðại vương tịnh tín”. Khi nghe 

nói vậy, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha yên lặng không nói gì. 

7. Lại một đại thần khác tâu với Ajàtasattu, còn bà Videhi, vua nước Magadha: 

“Tâu Ðại vương, có Nigantha Nàtaputta (Ni-kiền-tử) là vị hội chủ, vị giáo trưởng, 

vị sư trưởng giáo hội, có tiếng tốt, có danh vọng, khai tổ giáo phái, được quần 

chúng tôn sùng, dồi dào kinh nghiệm lâu ngày, xuất gia đã lâu năm, 

Kinh Trường Bộ Page 27 of 466 

đã đến tuổi trưởng thượng. Mong Ðại vương đến chiêm bái Nigantha Nàtaputta 

này. Chiêm bái Nigantha Nàtaputta có thể khiến tâm Ðại vương được tịnh tín”. Khi 

nghe nói vậy, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha yên lặng không nói gì. 

8. Lúc bấy giờ Jìvaka Komàrabhacca ngồi yên lặng cách Ajàtasattu, con bà Videhi, 

vua nước Magadha không xa bao nhiêu. Khi ấy Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước 

Magadha, nói với Jìvaka Komàrabhacca: 

- Này khanh Jìvaka, sao ngươi lại yên lặng như vậy? 

- Tâu Ðại vương, chính tại vườn xoài này của chúng con, có Thế Tôn, bậc A-la-

hán, Chánh Ðẳng Chánh Giác, hiện đang trú ngụ với đại chúng Tỷ-kheo một nghìn 

hai trăm năm mươi vị. Thế Tôn Gotama có tiếng đồn tốt đẹp sau đây lan rộng: 

“Ðây là Thế Tôn, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Chánh Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện 

Thệ, Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, 

Thế Tôn”. Ðại vương hãy đến chiêm bái Thế Tôn này. Rất có thể, nhờ chiêm bái 

Thế Tôn, tâm của Ðại vương được tịnh tín. 

- Vậy khanh Jìvaka, hãy cho thắng kiệu voi. 

- Vâng, tâu Ðại vương. 

9. Jìvaka Komàrabhacca vâng theo lời dạy của Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước 

Magadha, sai người thắng năm trăm con voi cái, và con vương tượng vua thường 

cởi, rồi tâu với Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha: “Tâu Ðại vương, các 

kiệu voi đã sẵn sàng. Ngài hãy làm những gì Ngài xem là phải thời”. Khi bấy giờ 



Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha biểu các cung phi leo lên năm trăm 

con voi cái mỗi người một con, còn mình thì leo lên vương tượng vua thường cởi, 

xuất hành ra khỏi Ràjagaha, dưới ánh sáng của các ngọn đuốc được cầm cao, với 

oai nghi của bậc đại vương, thẳng tiến đến vườn xoài của Jìvaka Komàrabhacca. 

10. Khi Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha đi đến không xa vườn xoài, 

ngài bỗng sợ hãi, kinh hoàng, tóc dựng lên. Lúc bấy giờ Ajàtasattu, con bà Videhi, 

vua nước Magadha sợ hãi, kinh hoàng, tóc dựng lên, nói với Jìvaka Komàrabhacca: 

- Này khanh Jìvaka, người phản ta chăng? Này khanh Jìvaka, người lường gạt ta 

chăng? Này khanh Jìvaka, ngươi nạp ta cho kẻ thù chăng? Tại sao trong một đại 

chúng lớn như thế này gần một nghìn hai trăm năm mươi vị, mà không có một tiếng 

đằng hắng, không có một tiếng ho, không một tiếng ồn? 

- Tâu Ðại vương, thần không phản lại Ngài, thần không lường gạt Ngài, tâu Ðại 

vương, thần không nạp Ngài cho kẻ thù, tâu Ðại Vương, hãy đi thẳng tới; tâu Ðại 

vương hãy đi thẳng tới. Tại chỗ kia trong căn nhà tròn chỗ có những ngọn đèn đang 

thắp sáng. 

11. Lúc bấy giờ, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha đi cho đến chỗ voi 

có thể đi được, rồi xuống voi đi đến cửa căn nhà tròn. Khi đến nơi liền nói với 

Jìvaka Komàrabhacca: 

- Này khanh Jìvaka, Thế Tôn ở tại đâu? 

- Tâu Ðại vương, vị ấy là Thế Tôn. Tâu Ðại vương, Thế Tôn ngồi dựa vào cột chính 

giữa, mặt hướng phía Nam, ngồi trước mặt chúng Tỷ-kheo. 

12. Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha liền tiến đến chỗ Thế Tôn. Khi 

đến rồi, vua đứng một 

Kinh Trường Bộ Page 28 of 466 

bên. Sau đi đứng một bên, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha nhìn khắp 

chúng Tỷ-kheo đang yên lặng an tịnh như một hồ nước trong, cảm hứng nói rằng: 

“Mong hoàng tử Udàyibhadda (Ưu-đà-di bạt-đà) cũng được sự trầm lặng như sự 

trầm lặng của các vị Tỷ-kheo này vậy”. 

- Ðại vương, hình như tâm trí của Ðại vương nặng nhiều về tình thương thì phải? 

- Bạch Thế Tôn, con thương hoàng tử Udàyibhadda rất nhiều. Mong rằng hoàng tử 

Udàyibhadda cũng được sự trầm lặng như sự trầm lặng của chúng Tỷ-kheo này vậy. 

13. Lúc bấy giờ Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha, đảnh lễ Thế Tôn, 

chấp tay vái chào chúng Tỷ-kheo, và ngồi xuống một bên. Sau khi ngồi xuống một 

bên, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con muốn hỏi Thế Tôn một vấn đề này, nếu Ngài cho phép con 

hỏi. 



- Ðại vương cứ hỏi tùy theo ý muốn của Ðại vương. 

14. - Cũng như các công nghệ chức nghiệp này, như điều tượng sư, điều mã sư, xa 

thuật sư, quân thuật sư, quân kỳ binh, nguyên súy, chiến sĩ, thượng sĩ quan, thám 

tử, dõng sĩ can đảm như voi chúa, anh hùng, trang giáp binh, nô lệ xuất thân, hỏa 

đầu quân, thợ hớt tóc, người hầu tắm, thợ làm bánh, nhà làm vòng hoa, thợ giặt, thợ 

dệt, nhà làm thúng rổ, thợ đồ gốm, nhà toán số, nhà ấn bản và các công nghệ chức 

nghiệp khác, chúng hưởng được kết quả thiết thực hiện tại từ công nghiệp chức 

nghiệp của chúng. Chúng giúp cho tự thân được sống an lạc, hạnh phúc. Chúng 

giúp cho vợ con được sống an lạc hạnh phúc. Chúng giúp cho cha mẹ được sống an 

lạc, hạnh phúc. Chúng giúp cho bạn bè được sống an lạc hạnh phúc. Chúng dâng 

các vật cúng dường cho Sa-môn, Bà-la-môn, sự cúng dường này có ảnh hưởng đến 

đời sau, liên hệ đến thiên giới, thọ hưởng phước báo an lạc, thác sanh lên cõi trời. 

Bạch Thế Tôn, Ngài có thể chỉ cho rõ ràng kết quả thiết thực, hiện tại của hạnh Sa-

môn chăng? 

15. - Này Ðại vương, Ðại vương có nhớ đã hỏi câu hỏi ấy với các vị Sa-môn, Bà-la-

môn khác chăng? 

- Bạch Ngài, con nhớ đã hỏi câu hỏi ấy với Sa-môn, Bà-la-môn khác. 

- Này Ðại vương, hãy nói lại cho nghe, các vị ấy đã trả lời với Ðại vương như thế 

nào, nếu Ðại vương không thấy gì trở ngại. 

- Bạch Thế Tôn, con không thấy gì trở ngại đối với đức Thế Tôn và các bậc như 

đức Thế Tôn. 

- Vậy Ðại vương hãy nói đi. 

16. - Bạch Thế Tôn, một thời con đến Pùrana Kassapa, khi đến nơi, con nói lên 

những lời đón chào, chúc tụng thân hữu và xã giao với Pùrana Kassapa và ngồi 

xuống một bên. Sau khi ngồi xuống một bên, con nói với Pùrana Kassapa: “Ngài 

Kassapa, cũng như các công nghệ, chức nghiệp này, như điều tượng sư, điều mã sư, 

xa thuật sư, cung thuật sư, quân kỳ binh, nguyên súy, chiến sĩ, thượng sĩ quan, thám 

tử, dõng sĩ can đảm như voi chúa, anh hùng, trang giáp binh, nô lệ xuất thân, hỏa 

đầu quân, thợ hớt tóc, người hầu tắm, thợ làm bánh, nhà làm vòng hoa, thợ giặt, thợ 

dệt, nhà làm thúng rổ, thợ đồ gốm, nhà toán số, nhà ấn bản và các công nghệ chức 

nghiệp khác, chúng hưởng được kết quả thiết thực, hiện tại công nghệ chức nghiệp 

của chúng. Chúng giúp cho tự thân được sống an lạc, hạnh phúc. Chúng giúp cho 

cha mẹ được sống an lạc, hạnh phúc. Chúng giúp cho vợ con được sống an lạc, 

hạnh phúc. Chúng giúp cho bạn bè được sống an lạc, hạnh phúc. Chúng dâng các 

vật cúng dường cho Sa-môn, Bà-la-môn, sự cúng dường này có ảnh hưởng đến đời 

sau, liên hệ đến thiên giới, thọ hưởng phước báo an lạc, thác 



Kinh Trường Bộ Page 29 of 466 

sanh lên cõi trời. Bạch Ngài, Ngài có thể cho biết kết quả thiết thực hiện tại của 

hạnh Sa-môn chăng?” 

17. Bạch Thế Tôn, khi nghe nói vậy, Pùrana Kassapa đã nói với con: “Này Ðại 

vương, tự làm hay khiến người làm, chém giết hay khiến người chém giết, đốt nấu 

hay khiến người đốt nấu, gây phiền muộn hay khiến người gây phiền muộn, gây áo 

não hay khiến người gây áo não, tự mình gây sợ hãi hay khiến người gây sợ hãi, sát 

sanh, lấy của không cho, phá cửa nhà mà vào, cướp bóc, đánh cướp một nhà lẻ loi, 

chận đường cướp giựt, tư thông vợ người, nói láo, hành động như vậy không có tội 

ác gì. Nếu lấy một bánh xe sắc bén giết hại tất cả chúng sanh trên cõi đất thành một 

đống thịt, thành một chồng thịt, cũng không vì vậy mà có tội ác, mà gây ra tội ác. 

Nếu có người đi trên bờ phía Nam sông Hằng giết hại, tàn sát, chém giết, khiến 

người chém giết, đốt nấu, khiến người đốt nấu, cũng không vì vậy mà có tội ác, mà 

gây ra tội ác. Nếu có người đi trên bờ phía Bắc sông Hằng bố thí, khiến người bố 

thí, tế lễ, khiến người tế lễ, cũng không vì vậy mà có phước báo”. Bạch Thế Tôn, 

khi được hỏi về kết quả hiện tại thiết thực của hạnh Sa-môn, Pùrana Kassapa đã trả 

lời với thuyết vô nghiệp. Bạch Thế Tôn, cũng như hỏi về trái xoài lại trả lời về trái 

mít, hoặc hỏi về trái mít lại trả lời về trái xoài. Cũng vậy, Bạch Thế Tôn, khi được 

hỏi về kết quả hiện tại thiết thực của hạnh Sa-môn, Purana Kassapa đã trả lời với 

thuyết vô nghiệp, bạch Thế Tôn, con nghĩ: “Làm sao một người như con lại có thể 

làm một vị Sa-môn hay Bà-la-môn ở trong nước con không được vui lòng?” Vì vậy 

bạch Thế Tôn, con không tán thán, cũng không cật nạn lời nói của Pùrana Kassapa. 

Không tán thán, không cật nạn, dầu không mãn nguyện cũng không thốt ra lời bất 

mãn, không công nhận cũng như không bác bỏ, con từ chỗ ngồi đứng dậy ra về. 

19. Bạch Thế Tôn, một thời con đến Makkhali Gosàla (Mạt-già-lê-cù-xá-lợi). Khi 

đến nơi, con nói lên những lời đón chào tụng thân hữu và xã giao với Makkhali 

Gosàla và ngồi xuống một bên. Sau khi ngồi xuống một bên, con nói với Makkhali 

Gosàla: “Ngài Gosàla, cũng như các công kỹ nghệ chức nghiệp như điều tượng sư... 

(như trên)... Bạch Ngài, Ngài có thể cho biết kết quả thiết thực hiện tại của hạnh 

Samôn chăng?” 

20. Bạch Thế Tôn, khi nghe nói vậy, Makkhali Gosàla đã nói với con: “Này Ðại 

vương, không có nhơn, không có duyên, các loài hữu tình bị nhiễm ô; vô nhân, vô 

duyên, các loài hữu tình bị nhiễm ô. Không có nhân, không có duyên, các loài hữu 

tình được thanh tịnh; vô nhân, vô duyên, các loài hữu tình được thanh tịnh. Không 

có tự tác, không có tha tác, không có nhân tác, không có lực, không có tinh tấn, 

không có nhân lực, không có sự cố gắng của người. Tất cả loài hữu tình, tất cả sanh 



vật, tất cả sinh loại, tất cả sinh mạng đều không tự tại, không lực, không tinh tấn. 

Chúng bị dắt dẫn, chi phối bởi định mệnh, bởi điều kiện bộ loại của chúng, bởi cá 

tánh của chúng. Chúng hưởng thọ khổ lạc, y theo sáu loại thác sanh của chúng. Có 

tất cả là một triệu bốn trăm ngàn chủng loại thác sanh, lại có thể sáu ngàn và có 

thêm sáu trăm nữa. Có năm trăm loại nghiệp và có năm nghiệp (theo năm căn), lại 

có ba nghiệp (về thân, khẩu, ý) lại có toàn nghiệp (thân và khẩu) và bán nghiệp (ý), 

có sáu mươi hai đạo, sau mươi hai trung kiếp, sáu giai cấp, tám nhân địa, bốn ngàn 

chín trăm sanh nghiệp, bốn ngàn chín trăm kẻ du hành, bốn ngàn chín trăm chỗ ở 

của loài Naga, hai nghìn căn, ba nghìn cảnh địa ngục, ba mươi sáu trần giới, bảy 

tưởng thai, bảy vô tưởng thai, bảy tiết thai (sanh từ đốt), bảy loài thiên, bảy loài 

người, bảy loài quỷ, bảy hồ nước, bảy pavutas (rừng hay hồ nhỏ) bảy trăm pavutas 

bảy vực thẳm, bảy trăm papatas (vực thẳm), bảy mộng, bảy trăm mộng, có tám trăm 

bốn mươi vạn đại kiếp, trong thời gian ấy kẻ ngu và người hiền sau khi lưu chuyển 

luân hồi sẽ trừ tận khổ đau. Không có lời nguyện: với giới hạnh này, với kỷ luật 

này, với khổ hạnh này hay với phạm hạnh này, tôi sẽ làm cho chín muồi những 

nghiệp chưa được thuần thục, hoặc trừ diệt những nghiệp đã thuần thục bởi những 

nhẫn thọ liên tục, không thể đo lường khổ và lạc với những vật đo lường, trong khi 

luân hồi không có giảm tăng, không có thặng dư, thiếu thốn. Ví như một cuộn chỉ 

được tung ra sẽ được kéo dài đến mức độ nào đó. Cũng như vậy, kẻ ngu và người 

hiền sau khi lưu chuyển luân hồi sẽ trừ tận khổ đau”. 

21. Bạch Thế Tôn, khi được con hỏi kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, 

Makkhali Gosàla đã trả lời với thuyết luân hồi tịnh hóa. Bạch Thế Tôn, cũng như 

hỏi về trái xoài lại trả lời về trái mít, hoặc hỏi về trái mít lại trả lời về trái xoài. 

Cũng vậy, bạch Thế Tôn, khi được hỏi về kết quả thiết thực hiện tại 

Kinh Trường Bộ Page 30 of 466 

của hạnh Sa-môn, Makkhali Gosàla đã trả lời với thuyết luân hồi tịnh hóa. Bạch 

Thế Tôn, con liền nghĩ: “Làm sao một người như con, lại có thể làm một vị Sa-môn 

hay Bà-la-môn ở trong nước con không được vui lòng? “Vì vậy, bạch Thế Tôn, con 

không tán thán cũng không cật nạn lời nói của Makkhali Gosàla; không tán thán, 

không cật nạn, dầu không mãn nguyện cũng không thốt ra lời bất mãn, không công 

nhận cũng không bác bỏ, con từ chỗ ngồi đứng dậy ra về. 

22. Bạch Thế Tôn, một thời con đến Ajita Kesakambàli (A-kỳ-đa-xí-xá-khâm-bà-

la) khi đến nơi con nói lên những lời đón chào, chúc tụng thân hữu và xã giao với 

Ajita Kesakambàli , và ngồi xuống một bên. Sau khi ngồi xuống một bên, con nói 

với Ajita Kesakambala: “Ngài Ajita Kesakambàli, cũng như các công nghệ chức 

nghiệp như điều tượng sư... (như trên)... Bạch Ngài, Ngài có thể chỉ cho biết kết 



quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn chăng?” 

23. Bạch Thế Tôn, khi được nói vậy, Ajita Kesakambàli đã nói với con: “Này Ðại 

vương, không có bố thí, không có lễ hy sinh, không có tế tự, không có quả dị thục 

các nghiệp thiện ác, không có đời này, không có đời khác, không có mẹ, không có 

cha, không có loại hóa sanh, ở đời không có những vị Samôn, những vị Bà-la-môn 

chánh hướng, chánh hạnh, đã tự mình chứng tri giác ngộ đời này đời khác và truyền 

dạy lại. Con người này do bốn đại hợp thành, khi mệnh chung, địa đại trở về trả lại 

cho địa giới, thủy đại trở về trả lại cho thủy giới, hỏa đại trở về trả lại cho hỏa giới, 

phong đại trở về trả lại cho phong giới, các căn nhập vào hư không. Bốn người 

gánh quan tài với người nằm trong quan tài là năm, gánh người chết mang đi đến 

chỗ hỏa táng, thốt ra những lời tán tụng, các xương trắng như màu bồ câu và những 

vật cúng dường trở thành tro bụi, chỉ có người ngu mới tán dương sự bố thí, lời nói 

của chúng trống không, giả dối, khi chúng chấp thuyết có sự sống. Kẻ ngu cũng 

như người hiền, sau khi thân hoại mạng chung sẽ đoạn diệt, tiêu thất, không còn tồn 

tại sau khi chết. “ 

24. Bạch Thế Tôn, khi được con hỏi kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, 

Ajita Kesakambàli đã trả lời với thuyết đoạn diệt. Bạch Thế Tôn, cũng như hỏi về 

trái mít lại trả lời về trái xoài, hỏi về trái xoài lại trả lời về trái mít. Cũng vậy, bạch 

Thế Tôn, khi được hỏi về kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, Ajita 

Kesakambàli đã trả lời với thuyết đoạn diệt. Bạch Thế Tôn, con liền nghĩ: “Làm sao 

một người như con lại có thể làm một vị Sa-môn hay Bà-la-môn ở trong nước con 

không được vui lòng”. Vì vậy bạch Thế Tôn, con không tán thán, cũng không cật 

nạn lời nói của Ajita Kesakambàli . Không tán thán, không cật nạn, dầu không mãn 

nguyện cũng không thốt ra lời bất mãn, không công nhận cũng không bác bỏ, con 

từ chỗ ngồi đứng dậy ra về. 

25. Bạch Thế Tôn, một thời con đến Pakudha Kaccayana (Bà-phù-đả-ca-chiên-

diên). Khi đến nơi con nói lên những lời đón chào, chúc tụng thân hữu và xã giao 

với Pakudha Kaccàyana và ngồi xuống một bên. Sau khi ngồi xuống một bên, con 

nói với Pakudha Kaccayana: “Ngài Pakudha Kaccayana, cũng như các công nghệ 

chức nghiệp, như điều tượng sư... (như trên)... Bạch Ngài, Ngài có thể cho biết kết 

quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn chăng?” 

26. Bạch Thế Tôn, khi được nói vậy, Pakudha Kaccàyana nói với con: “Này Ðại 

vương, có bảy thân không bị làm ra, không làm ra, không bị sáng tạo, không sáng 

tạo, không sanh sản, thường tại như đỉnh núi, đứng thẳng như trụ đá. Chúng bất 

động không chuyển biến, không xâm lăng nhau. Chúng không ảnh hưởng đến lạc 

hay khổ với nhau hoặc cả khổ và lạc. Bảy thân ấy là gì? Ðịa thân, thủy thân, hỏa 



thân, phong thân, khổ, lạc và thứ bảy là mạng. Bảy thân này khômg bị làm ra, 

không làm ra, không bị sáng tạo, không sáng tạo, không sanh sản, thường tại như 

đỉnh núi, đứng thẳng như trụ đá. Chúng bất động không chuyển biến, không xâm 

lăng, chúng không ảnh hưởng đến lạc hay khổ với nhau, hoặc cả khổ và lạc. Ở đây 

không có người giết hại, hoặc có người bị giết hại, người nghe hoặc người nói, 

người biết hoặc người khiến cho biết. Khi một ai dùng lưởi kiếm sắc bén chém đầu, 

thời không có ai tước đoạt sanh mạng của ai cả, lưỡi kiếm chỉ rơi vào giữa bảy thân 

mà thôi”. 

27. Bạch Thế Tôn, khi được con hỏi về kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, 

Pakudha Kaccàyana 

Kinh Trường Bộ Page 31 of 466 

đả trả lời một việc khác với một quan điểm khác. Bạch Thế Tôn, cũng như hỏi về 

trái xoài lại trả lời về trái mít, hoặc hỏi về trái mít lại trả lời về trái xoài. Cũng vậy, 

Bạch Thế Tôn, khi được hỏi về kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, 

Pakudha Kaccayana đả trả lời một việc khác với một quan điểm khác. Bạch Thế 

Tôn, con liền nghĩ: “Làm sao một người như con lại có thể làm một vị Sa-môn, hay 

Bà-la-môn ở trong nước con không được vui lòng”. Vì vậy, bạch Thế Tôn, con 

không tán thán, không cật nạn, bỏ lời nói của Pakudha Kaccayana. Không tán thán, 

không cật nạn, dầu không mãn nguyện, cũng không thốt ra lời bất mãn, không công 

nhận cũng không bác bỏ, con từ chỗ ngồi và đứng dậy ra về. 

28. Bạch Thế Tôn, một thời con đến Nigantha Nàtaputta (Ni-kiền-tử). Khi đến nơi, 

con nói lên những lời đón chào, chúc tụng thân hữu và xã giao với Nigantha 

Nàtaputta và ngồi xuống một bên. Sau khi ngồi xuống một bên, con nói với 

Nigantha Nàtaputta: “Ngài Aggivessana, các công nghệ chức nghiệp như điều 

tượng sư, ... (như trên) ... Bạch Ngài, Ngài có thể cho biết kết quả thiết thực hiện tại 

của hạnh Sa-môn ?” 

29. Bạch Thế Tôn, khi được hỏi vậy, Nigantha Nàtaputta nói với con: “Này Ðại 

vương, một người Nigantha (Ni kiền tử) sống chế ngự bởi bốn loại cấm giới. Này 

Ðại vương, thế nào là một người Nigantha sống chế ngự bởi bốn loại cấm giới? 

Này Ðại vương, một Nigantha sống gìn giữ đối với tất cả loại nước, gìn giữ đối với 

mọi ác pháp, sống tẩy sạch tất cả ác pháp và sống với ý chí gìn giữ đối với tất cả ác 

pháp. Này Ðại vương, như vậy một Nigantha sống chế ngự bởi bốn loại cấm giới. 

Này Ðại vương, vì một Nigantha sống chế ngự bởi bốn loại cấm giới, nên vị ấy 

được gọi là Gotatto (một vị đã đi đến đích), Yatatto (một vị đã điều phục tự tâm) và 

Thitatto (một vị đã an trú được tự tâm)”. 

30. Bạch Thế Tôn, khi được con hỏi đến kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-



môn, Nigantha Nàtaputta đã trả lời với sự chế ngự bởi bốn loại cấm giới. Bạch Thế 

Tôn, cũng như hỏi về trái xoài lại trả lời về trái mít, hoặc hỏi về trái mít lại trả lời 

về trái xoài. Cũng vậy, bạch Thế Tôn, khi được hỏi về kết quả thiết thực hiện tại 

của hạnh Sa-môn, Nigantha Nàtaputta đã trả lời với sự chế ngự bởi bốn cấm giới. 

Bạch Thế Tôn, con liền nghĩ: “Làm sao một người như con lại có thể làm một vị 

Sa-môn hay Bà-la-môn ở trong nước con không được vui lòng”. Vì vậy, bạch Thế 

Tôn, con không tán thán, cũng không cật nạn lời nói của Nigantha Nàtaputta. 

Không tán thán không cật nạn, dù không mãn nguyện, cũng không thốt ra lời bất 

mãn, không công nhận cũng không bác bỏ, con từ chỗ ngồi đứng dậy ra về. 

31. Bạch Thế Tôn, một hôm con đến Sanjaya Belatthiputta (Tán-nhã-di-Tỳ-la-lê-

phất). Khi đến nơi, con nói lên những lời đón chào chúc tụng thân hữu và xã giao 

với Sanjaya Belatthiputta và ngồi xuống một bên. Sau khi ngồi xuống một bên, con 

nói với Sanjaya Belatthiputta: “Ngài Sanjaya, các công nghệ chức nghiệp như điều 

tượng sư... (như trên)... Bạch Ngài, Ngài có thể cho biết kết quả thiết thực hiện tại 

của hạnh Sa-môn chăng?” 

32. Bạch Thế Tôn, khi được nói vậy, Sanjaya Belatthiputta đã trả lời với con: “Nếu 

anh hỏi: “Có một thế giới khác hay không?” Nếu tôi nghĩ “Có một thế giới khác”, 

tôi có thể trả lời với anh: “Có một thế giới khác”. Nhưng tôi không nói là như vậy. 

Tôi không nói là như kia. Tôi không nói là khác như thế. Tôi không nói là không 

phải như thế. Tôi không nói là không không phải như thế. Nếu anh hỏi tôi: “Không 

có một thế giới khác phải không?” Nếu tôi nghĩ: “Không có một thế giới khác”, tôi 

có thể trả lời với anh: “Không có một thế giới khác”. Nhưng tôi không nói là như 

vậy. Tôi không nói là như kia. Tôi không nói là khác như thế. Tôi không nói là 

không phải như thế. Tôi không nói là không không phải như thế. Nếu anh hỏi tôi 

“Không có một thế giới khác phải không?” (... như trên... ) “Cũng có và cũng 

không có một thế giới khác?” “Cũng không có và cũng không không có một thế 

giới khác?”, “Có loại hữu tình hóa sanh?”, “Không có loại hữu tình hóa sanh?” 

“Cũng có và cũng không có loại hữu tình hóa sanh?” “Cũng không có và cũng 

không không có loại hữu tình hóa sanh?”, “Có kết quả dị thục của các nghiệp thiện 

và ác?”, “Không có kết quả dị thục của những nghiệp thiện và ác?”, “Cũng có và 

cũng không có kết quả dị thục của những nghiệp thiện và ác?”, “Cũng không có và 

cũng không không có kết quả dị thục của những nghiệp thiện và ác?”, “Như Lai có 

tồn tại sau khi chết?”, “Như Lai không có tồn tại sau  

Kinh Trường Bộ Page 32 of 466 

khi chết?”, “Như Lai có và không có tồn tại sau khi chết?”, “Như Lai không có và 

cũng không không có tồn tại sau khi chết?”. Anh hỏi tôi như vậy. Nếu tôi nghĩ : 



“Như Lai không có và cũng không không có tồn tại sau khi chết”. Tôi có thể trả lời 

: “Như Lai không có và cũng không không có tồn tại sau khi chết”. Nhưng tôi 

không nói là như vậy. Tôi không nói là như kia. Tôi không nói là khác như thế. Tôi 

không nói là không phải như thế. Tôi không nói là không không phải như thế.” 

33. Bạch Thế Tôn, khi được con hỏi kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, 

Sanjaya Belatthiputta đã trả lời với Ngụy biện luận. Bạch Thế Tôn, cũng như hỏi về 

trái xoài lại trả lời về trái mít , hoặc hỏi trái mít lại trả lời trái xoài . Cũng vậy, bạch 

Thế Tôn, khi được hỏi về kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, Sanjaya 

Belatthiputta đã trả lời với Ngụy biện luận. Bạch Thế Tôn, con liền nghĩ: “Làm sao 

một người như con, lại có thể làm một vị Sa-môn hay Bà-la-môn ở trong nước con 

không được vui lòng”. Vì vậy, Bạch Thế Tôn, con không tán thán cũng không cật 

nạn lời nói của Sanjaya Belatthiputta. Không tán thán, không cật nạn, dầu không 

mãn nguyện, cũng không thốt ra lời bất mãn. Không công nhận cũng không bác bỏ, 

con từ chỗ ngồi đứng dậy ra về. 

34. Vậy nên bạch Thế Tôn, con cũng hỏi Thế Tôn. bạch Thế Tôn, cũng như các 

công nghệ chức nghiệp. Như điều tượng sư, điều mã sư, xa thuật sư, cung thuật sư, 

quân kỳ binh, nguyên soái, chiến sĩ, thượng sĩ quan, thám tử, dũng sĩ can đảm như 

voi chúa, anh hùng, trang giáp binh, nô lệ xuất thân, hỏa đầu quân, thợ hớt tóc, 

người hầu tắm, thợ làm bánh, nhà vòng hoa, thợ giặt, thợ dệt, nhà làm thúng rổ, thợ 

đồ gốm, nhà toán số, nhà ấn bản, các công nghệ chức nghiệp khác. Chúng hưởng 

được kết quả thiết thực hiện tại công nghệ chức nghiệp của chúng. Chúng giúp cho 

tự thân được sống an lạc, hạnh phúc. Chúng giúp cho cha mẹ được sống an lạc, 

hạnh phúc. Chúng giúp cho cha mẹ được sống an lạc hạnh phúc. Chúng giúp cho 

bạn bè được sống an lạc hạnh phúc. Chúng dâng các vật cúng dường cho Sa-môn, 

Bà-la-môn, sự cúng dường này có ảnh hưởng đến đời sau, liên hệ đến thiên giới, 

thọ hưởng phước báo an lạc, thác sanh lên cõi trời. Bạch Thế Tôn, Thế Tôn có thể 

cho biết kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn chăng? 

- Ðại vương có thể được. Này Ðại vương, ta sẽ hỏi Ðại vương về vấn đề này. Ðại 

vương hãy trả lời tùy theo ý muốn của Ðại vương. 

35. Ðại vương nghĩ sao? Nếu Ðại vương có một người nô bộc, dậy sớm, thức 

khuya, thi hành mọi mệnh lệnh của chủ, làm đẹp lòng mọi người, lời nói kính ái, 

chú ý từng nét mặt (của Ðại vương). Người ấy nghĩ: “Thật hy hữu thay! Thật kỳ 

diệu thay quả vị thác sanh của các công đức, quả dị thục của các công đức. Ðức vua 

Ajàtasattu, con của bà Videhi của nước Magadha, là người, tôi đây là người. Vị vua 

Ajàtasattu con bà Videhi, của nước Magadha, sống tận hưởng đầy đủ năm món dục 

lạc, tôi nghĩ không khác gì vị thiên thần, còn tôi là người nô bộc, làm mọi công 



việc, dậy sớm, thức khuya, thi hành mọi mệnh lệnh của chủ, làm đẹp lòng mọi 

người, lời nói kính ái, chú ý từng nét mặt (của vua). Vậy ta hãy làm các công đức 

như vua kia, ta hãy cạo bỏ râu tóc, khoác áo cà sa, từ bỏ gia đình xuất gia tu đạo”. 

Và người nô lệ ấy, một thời khác, cạo bỏ râu tóc, khoác áo cà sa, từ bỏ gia đình, 

sống không gia đình, xuất gia tu đạo. Sau khi xuất gia như vậy, người ấy sống chế 

ngự thân, sống chế ngự lời nói, sống chế ngự ý nghĩ, bằng lòng với nhu cầu tối 

thiểu về ăn uống, y áo, hoan hỉ sống an tịnh. Nếu những người của Ðại vương đến 

tâu với Ðại vương. “Ðại vương có biết chăng? Có người nô bộc của Ðại vương, làm 

mọi công việc, dậy sớm, thức khuya, thi hành mọi mệnh lệnh của chủ, làm đẹp lòng 

mọi người, lời nói kính ái, chú ý từng nét mặt (của Ðại vương). Tâu Ðại vương, 

người ấy đã cạo bỏ râu tóc, khoác áo cà sa, từ bỏ gia đình, sống không gia đình, 

xuất gia tu đạo. Sau khi xuất gia như vậy, người ấy sống chế ngự thân, chế ngự lời 

nói, chế ngự ý nghĩ, bằng lòng với nhu cầu tối thiểu về ăn uống, y áo, hoan hỷ sống 

trong an tịnh”. Này Ðại vương, Ðại vương có nói như sau chăng?: “Người ấy hãy 

lại với ta, hãy làm lại người nô bộc, làm mọi công việc, dậy sớm, thức khuya, thi 

hành mọi mệnh lệnh của chủ, làm đẹp lòng mọi người, lời nói kính ái chú ý từng 

nét mặt?” 

36. - Bạch Thế Tôn, không như vậy. Trái lại chúng con kính lễ người ấy, đứng dậy 

trước người ấy, mời 

Kinh Trường Bộ Page 33 of 466 

người ấy ngồi xuống ghế, cúng dường người ấy các dụng cụ như y, đồ ăn khất thực, 

sàng tọa, thuốc men trị bệnh và chúng con sẽ ra lệnh để bảo vệ, che chở người ấy 

đúng theo luật pháp. 

- Này Ðại vương, Ðại vương nghĩ thế nào? Nếu quả như vậy, thì đó có phải chăng 

là kết quả thiết thực hiện tại hạnh Sa-môn? 

- Bạch Thế Tôn, như vậy chính là kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn. 

- Này Ðại vương đó là kết quả thiết thực hiện tại thứ nhất của hạnh Sa-môn mà Ta 

đã trình bày. 

37. - Bạch Thế Tôn, có thể cho biết một kết quả thiết thực hiện tại khác hơn nữa 

của hạnh Sa-môn? 

- Này Ðại vương, có thể được. Này Ðại vương. Ta sẽ hỏi Ðại vương về vấn đề này. 

Ðại vương hãy trả lời tùy theo ý muốn của Ðại vương. Ðại vương nghĩ sao? Nếu 

Ðại vương có một người nông phu, gia chủ, nạp thuế má, làm giàu công khố. Người 

ấy nghĩ: “Thật hy hữu thay! Thật kỳ diệu thay quả vị thác sanh của các công đức, 

quả vị thục của các công đức. Vị vua Ajàtasattu, con của bà Videhi, nước Magadha, 

là người, tôi cũng là người. Vị vua Ajàtasattu, con bà Videhi nước Magadha, sống 



tận hưởng đầy đủ năm món dục lạc, tôi nghĩ không khác gì vị thiên thần. Còn tôi là 

người nông phu, gia chủ, nạp thuế má, làm giàu công khố. Vậy ta hãy làm các công 

đức như vua kia. Ta hãy cạo bỏ râu tóc, khoác áo cà sa, từ bỏ gia đình, sống không 

gia đình, xuất gia tu đạo”. Và người nông phu ấy, một thời khác, cạo bỏ râu tóc, 

khoác áo cà sa, từ bỏ gia đình, sống không gia đình, xuất gia tu đạo. Sau khi xuất 

gia như vậy, người ấy sống chế ngự thân, chế ngự lời nói, chế ngự ý nghĩ, bằng 

lòng với nhu cầu tối thiểu về ăn uống, y áo, hoan hỷ sống an tịnh. Nếu những người 

của Ðại vương đến tâu với Ðại vương: “Ðại vương có biết chăng? Có người nông 

phu của Ðại vương, người gia chủ, nạp thuế má, làm giàu công khố. Tâu Ðại 

vương, người ấy đã cạo bỏ râu tóc, khoác áo cà sa, từ bỏ gia đình, sống không gia 

đình, xuất gia tu đạo. Sau khi xuất gia như vậy, người ấy sống chế ngự thân, chế 

ngự lời nói, chế ngự ý nghĩ, bằng lòng với nhu cầu tối thiểu về ăn uống, y áo, hoan 

hỷ sống an tịnh”. Này Ðại vương, Ðại vương có nói: “Người hãy đến lại với ta, hãy 

làm lại người nông phu, gia chủ, nạp thuế má, làm giàu công khố”? 

38. - Bạch Thế Tôn, không như vậy. Trái lại chúng con kính nể người ấy, đứng dậy 

trước người ấy, mời người ấy ngồi xuống ghế, cúng dường người ấy các dụng cụ 

như y, đồ ăn khất thực, sàng tọa, thuốc men trị bịnh. Và chúng con sẽ ra lệnh để bảo 

vệ, che chở người ấy đúng theo luật pháp. 

- Này Ðại vương, Ðại vương nghĩ thế nào? Nếu quả như vậy thời đó có phải là kết 

quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn chăng? 

- Bạch Thế Tôn, như vậy chính là kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn. 

- Này Ðại vương, đó là kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, mà Ta trình 

bày. 

39. Bạch Thế Tôn, có thể cho biết một kết quả thiết thực hiện tại khác nữa của hạnh 

Sa-môn, vi diệu hơn, thù thắng hơn những kết quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-

môn vừa kể trên? 

- Này Ðại vương có thể được. Này Ðại vương, hãy lóng tai nghe và khéo tác ý, Ta 

sẽ giảng. 

- Vâng, Thế Tôn. Vua Ajàtasattu con bà Videhi vua xứ Magadha trả lời Thế Tôn. 

Thế Tôn nói: 

40. - Này Ðại vương, nay ở đời, Như Lai xuất hiện là bậc A-la-hán, Chánh Biến 

Tri, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng 

Phu, Thiên Nhơn Sư, Phật, Thế Tôn. Như Lai sau khi riêng tự chứng ngộ với 

thượng trí thế giới này với thiên giới, ma giới, phạm thiên giới, gồm 

Kinh Trường Bộ Page 34 of 466 

cả thế giới này với Sa-môn, Bà-la-môn, Thiên Nhơn, lại tuyên thuyết điều Ngài đã 



chứng ngộ. Ngài thuyết pháp sơ thiện, trung thiện, hậu thiện đầy đủ văn nghĩa, Ngài 

truyền dạy phạm hạnh hoàn toàn đầy đủ thanh tịnh. 

41. Người gia trưởng, hay con vị gia trưởng, hay một người sanh ở giai cấp (hạ 

tiện) nào nghe pháp ấy. Sau khi nghe pháp, người ấy sanh lòng tín ngưỡng Như Lai. 

Khi có lòng tín ngưỡng ấy, vị này suy nghĩ: “Ðời sống gia đình đầy những triền 

phược, con đường đầy những bụi đời. Ðời sống xuất gia phóng khoáng như hư 

không. Thật rất khó cho một người sống ở gia đình có thể sống theo phạm hạnh 

hoàn toàn đầy đủ, hoàn toàn thanh tịnh, trắng bạch như vỏ ốc. Vậy ta nên cạo bỏ 

râu tóc, đắp áo cà sa, xuất gia, từ bỏ gia đình”. Một thời gian sau, người ấy bỏ tài 

sản nhỏ hay tài sản lớn, bỏ bà con quyến thuộc nhỏ hay bà con quyến thuộc lớn, cạo 

bỏ râu tóc, đắp áo cà sa, và xuất gia từ bỏ gia đình, sống không gia đình. 

42. Khi đã xuất gia như vậy, vị ấy sống chế ngự với sự chế ngự của giới bổn 

Pàtimokkha, đầy đủ oai nghi chánh hạnh, thấy nguy hiểm trong những lỗi nhỏ nhặt, 

thọ trì và học tập trong giới học, thân nghiệp, ngữ nghiệp thanh tịnh. Sanh hoạt 

trong sạch giới hạnh cụ túc, thủ hộ các căn, chánh niệm tỉnh giác, và biết tri túc. 

43. Ðại Vương! Thế nào là Tỷ-kheo giới hạnh cụ túc? Ở đây, này Ðại Vương, Tỷ-

kheo từ bỏ sát sanh, tránh xa sát sanh, bỏ trượng, bỏ kiếm, biết tàm quý, có lòng từ, 

sống thương xót đến tất cả hạnh phúc của chúng sanh và loài hữu tình. Như vậy là 

giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

Vị ấy từ bỏ lấy của không cho, tránh xa lấy của không cho, chỉ lấy những vật đã 

cho, chỉ mong những vật đã cho, tự sống thanh tịnh, không có trộm cướp, như vậy 

là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

44. Tỷ-kheo từ bỏ nói láo, tránh xa nói láo, nói những lời chân thật, y chỉ trên sự 

thật, chắc chắn, đáng tin cậy, không lường gạt, không phản lại lời hứa đối với đời. 

Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

Vị ấy từ bỏ nói hai lưỡi, tránh xa nói hai lưỡi, nghe điều gì ở chỗ này, không đến 

chỗ kia nói để sanh chia rẽ ở những người này; nghe điều gì ở chỗ kia, không đi nói 

với những người này để sanh chia rẽ ở những người kia. Như vậy Tỷ-kheo ấy sống 

hòa hợp những kẻ ly gián, khuyến khích những kẻ hòa hợp, hoan hỷ trong hòa hợp, 

thoải mái trong hòa hợp, hân hoan trong hòa hợp, nói những lời đưa đến hòa hợp. 

Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

Vị ấy từ bỏ lời nói độc ác, tránh xa lời nói độc ác. Vị ấy nói những lời nói không lỗi 

lầm, đẹp tai, dễ thương, thông cảm đến tâm, tao nhã, đẹp lòng nhiều người. Như 

vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

Vị ấy từ bỏ lời nói phù phiếm, tránh xa lời nói phù phiếm, nói đúng thời, nói những 

lời chân thật, nói những lời có ý nghĩa, nói những lời về chánh pháp, nói những lời 



về luật, nói những lời đáng được gìn giữ, những lời hợp thời, thuận lý, có mạch lạc 

hệ thống, có ích lợi. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

45. Vị ấy từ bỏ làm hại đến các hạt giống và các loại cây cỏ, dùng một ngày một 

bữa, không ăn ban đêm. Từ bỏ ăn phi thời. Từ bỏ đi xem múa, hát nhạc, diễn kịch. 

Từ bỏ trang sức bằng vòng hoa, hương liệu, dầu thoa và các thời trang. Từ bỏ dùng 

giường cao và giường lớn. Từ bỏ nhận vàng và bạc. Từ bỏ nhận các hạt sống. Từ bỏ 

nhận thịt sống. Từ bỏ nhận đàn bà con gái. Từ bỏ nhận nô tỳ gái và trai. Từ bỏ nhận 

cừu và dê. Từ bỏ nhận gia cầm và heo. Từ bỏ nhận voi, bò, ngựa và ngựa cái. Từ bỏ 

nhận ruộng nương, đất đai. Từ bỏ nhận người môi giới hoặc tự mình làm môi giới. 

Từ bỏ buôn bán. Từ bỏ các sự 

Kinh Trường Bộ Page 35 of 466 

gian lận bằng cân, tiền bạc và đo lường. Từ bỏ các tà hạnh như hối lộ, gian trá, lừa 

đảo. Từ bỏ làm thương tổn, sát hại câu thúc, bứt đoạt, trộm cắp, cướp phá. Như vậy 

là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

46. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn sống làm hại các hạt giống và cây cối như hạt giống từ rễ sanh, hạt 

giống từ nhánh cây sanh, hạt giống từ đốt cây sanh, hạt giống từ chiết cây sanh, và 

thứ năm là hạt giống từ hạt giống sanh. Còn vị ấy thì không làm hại hạt giống hay 

cây cỏ nào. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

47. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn sống cất chứa và thọ hưởng các đồ vật như cất chứa các món ăn, cất 

chứa các đồ uống, cất chứa vải, cất chứa xe cộ, cất chứa các đồ nằm, cất chứa các 

hương liệu, cất chứa các mỹ vị. Còn vị ấy thì từ bỏ cất chứa các vật trên. Như vậy 

là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

48. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn sống theo các du hí không chơn chánh như múa, hát, nhạc kịch, 

ngâm vịnh, nhịp tay, tụng chú, đánh trống, diễn các tuồng thần tiên, mãi võ, đấu 

voi, đấu ngựa, đấu trâu, đấu bò đực, đấu dê, đấu cừu, đấu gà, đấu chim cun cút, đấu 

gậy, đấu quyền, đấu vật, đánh giặc giả, dàn trận, thao dượt, diễn binh. Còn vị ấy thì 

từ bỏ các du hí không chơn chánh như trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong 

giới luật. 

49. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn sống đánh bài và theo các trò giải trí. Như cờ tám hình vuông, cờ 

mười hình vuông, cờ trên không, trò chơi trên đất, chỉ bước vào những ô có quyền 

bước, trò chơi quăng thẻ rồi chụp nhưng không cho sụp đống thẻ, chơi súc sắc, chơi 

khăng, lấy tay làm viết, chơi banh, chơi thổi kèn bằng lá, cày với chiếc cày giả, 



nhảy lộn nhào, chơi chong chóng, chơi với đồ chơi bằng lá, chơi xe con, chơi cung 

nhỏ, chơi đoán chữ viết thiết trên không hay trên lưng, chơi đoán tư tưởng, chơi bắt 

chước bộ điệu. Còn vị ấy thì từ bỏ đánh bài cà các loại giải trí như trên. Như vậy là 

giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

50. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, cũng vẫn sống dùng các giường cao và giường lớn như ghế bành, ghế 

trường kỷ, nệm trải giường bằng len, vải trải giường nhiều tấm nhiều màu, chăn len 

trắng, chăn len thêu bông, nệm bông, nệm thêu hình các con thú, mền bằng lông thú 

cả hai phía mền bằng lông thú một phía, mền có đính ngọc, mền bằng lụa, tấm 

khảm lớn có thể chứa mười sáu người múa, mền voi, mền ngựa, mền xe, mền bằng 

da sơn dương khâu lại với nhau, mền bằng da con sơn dương khâu lại gọi là Kadali, 

tấm thảm với lều che phía trên, ghế dài có gối đầu, gối chân màu đỏ. Còn vị ấy thì 

từ bỏ không dùng các giường cao và giường lớn như trên. Như vậy là giới hạnh của 

vị ấy trong giới luật. 

51. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, cũng vẫn sống dùng các đồ trang sức và mỹ phẩm như thoa dầu, đấm bóp, 

tắm, đập tay chân cho mềm dẻo, gương kem đánh mặt, vòng hoa và phấn son, phấn 

mặt và sáp mặt, vòng tay tóc giả trên đầu, gậy cầm tay, ống thuốc, gươm, lọng, dép 

thêu, khăn đầu, ngọc, phất trần, vải trắng có viền tua dài. Còn vị ấy thì không dùng 

các loại trang sức và mỹ phẩm như trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới 

luật. 

52. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, cũng vẫn sống nói những câu chuyện vô ích tầm thường như câu chuyện nói 

về vua chúa, câu chuyện về ăn trộm, câu chuyện về đại thần, câu chuyện về binh 

lính, câu chuyện về hãi hùng, câu chuyện về chiến tranh, câu chuyện về đồ ăn, câu 

chuyện về đồ uống, câu chuyện về vải mặc, câu chuyện về giường nằm, câu chuyện 

về vòng hoa, câu chuyện về hương liệu, câu chuyện về bà con, câu chuyện về xe cộ, 

câu chuyện về làng xóm, câu chuyện về thị tứ, câu chuyện về thành phố, câu 

chuyện về quốc độ, câu chuyện về đàn bà, câu chuyện về đàn ông, câu chuyện về vị 

anh hùng, câu chuyện bên lề đường, câu chuyện tại chỗ lấy 

Kinh Trường Bộ Page 36 of 466 

nước, câu chuyện về người đã chết, các câu chuyện tạp thoại, các câu chuyện biến 

trạng của thế giới, câu chuyện về biến trạng của đại dương, câu chuyện về sự hiện 

hữu và sự không hiện hữu. Còn vị ấy thì từ bỏ nói những chuyện vô ích, tầm 

thường kể trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

53. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 



dường, vẫn còn sống bàn luận tranh chấp như nói: “Ngươi không biết pháp và luật 

này, tôi biết pháp và luật này. Sao ngươi có thể biết pháp và luật này? Ngươi đã 

phạm vào tà kiến, tôi nói mới thật đúng chánh kiến. Lời tôi nói mới tương ưng, lời 

nói của người không tương ưng. Những điều đáng nói trước, ngươi lại nói sau. 

Những điều đáng nói sau ngươi lại nói trước. Chủ kiến của ngươi đã bị bài bác, câu 

nói của ngươi đã bị thách đấu. Ngươi đã bị thuyết bại. Hãy đến mà giải vây lời nói 

ấy. Nếu có thể được, gắng thoát ra khỏi lối bí”. Còn vị ấy thì từ bỏ những cuộc biện 

luận, tranh chấp kể trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

54. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn sống cho đưa các tin tức, hoặc tự đứng làm môi giới như cho các 

vua, các đại thần của vua, cho các vị Sát-đế-lỵ, cho các vị Bà-la-môn, cho các gia 

chủ cho các thanh niên và nói rằng: “Hãy đi đến chỗ ấy, hãy đi lại chỗ kia, mang 

cái này lại, đem cái này đến chỗ kia”. Còn vị ấy thì từ bỏ đưa các tin tức và đứng 

làm môi giới. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

55. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn sống lừa đảo, nói lời siễm nịnh, gợi ý, dèm pha, cầu lợi. Còn vị ấy 

thì từ bỏ nói lời lừa đảo và siểm nịnh như trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong 

giới luật. 

56. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn tự nuôi sống bằng những tà hạnh như xem tướng tay chân, chiêm 

tướng, triệu tướng, mộng tướng, thân tướng, dấu chuột cắn, tế lửa, tế muỗng, dùng 

miệng phun hạt cải v. v... vào lửa, tế vỏ lúa, tế tấm, tế gạo, tế thục tô, tế máu, khoa 

xem chi tiết, khoa xem địa lý, khoa xem mộng, khoa cầu thần ban phước, khoa cầu 

quỷ ma, khoa dùng bùa chú khi ở trong nhà bằng đất, khoa rắn, khoa thuốc độc, 

khoa bò cạp, khoa chim, khoa chim quạ, khoa đoán số mạng, khoa ngừa tên bắn, 

khoa biết tiếng nói của chim. Còn vị ấy thì tránh xa những tà hạnh kể trên. Như vậy 

là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

57. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn tự nuôi sống bằng những tà mạng như xem tướng các hòn ngọc, 

tướng que gậy, tướng áo quần, tướng gươm kiếm, tướng mũi tên, tướng cây cung, 

tướng võ khí, tướng đàn bà, tướng đàn ông, tướng thiếu niên, tướng thiếu nữ, tướng 

đầy tớ nam, tướng đầy tớ nữ, tướng voi, tướng ngựa, tướng trâu, tướng bò đực, 

tướng bò cái, tướng dê, tướng cừu, tướng gia cầm, tướng chim cun cút, tướng con 

cắc kè, tướng vật tai dài, tướng ma, tướng thú vật. Còn vị ấy thì tránh xa những tà 

mạng kể trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

58. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 



dường, vẫn còn tự nuôi sống bằng những tà mạng, như đoán trước: “Vua sẽ tiến 

quân, vua sẽ lùi quân, vua bản xứ sẽ tấn công, vua ngoại bang sẽ triệt thối, vua bản 

xứ sẽ thắng trận, vua ngoại bang sẽ thắng trận, vua bản xứ sẽ bại trận. Như vậy sẽ 

có sự thắng trận cho phe bên này, sẽ có sự bại trận cho phe bên kia”. Còn vị ấy thì 

từ bỏ những tà mạng kể trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

59. Trong khi có một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí 

cúng dường, vẫn còn nuôi sống bằng những tà mạng, như đoán trước: “Sẽ có 

nguyệt thực, sẽ có nhật thực, sẽ có tinh thực, mặt trăng, mặt trời sẽ đi đúng chánh 

đạo, mặt trăng mặt trời sẽ đi ngoài chánh đạo, sẽ có sao băng, các tinh tú sẽ đi đúng 

chánh đạo, các tinh tú sẽ đi ngoài chánh đạo, sẽ có sao bằng, sẽ có lửa cháy các 

phương hướng, sẽ có động, sẽ có sấm trời, mặt trăng mặt trời các sao sẽ mọc, sẽ 

lặn, sẽ mờ, sẽ sáng, nguyệt thực 

Kinh Trường Bộ Page 37 of 466 

sẽ có kết quả như thế này, nhật thực sẽ có kết quả như thế này, mặt trăng mặt trời đi 

đúng chánh đạo sẽ có kết quả như thế này, mặt trăng mặt trời đi ngoài chánh đạo sẽ 

có kết quả như thế này, các tinh tú đi đúng chánh đạo sẽ có kết quả như thế này, các 

tinh tú đi ngoài chánh đạo sẽ có kết quả như thế này, sao băng sẽ có kết quả như thế 

này, lửa cháy các phương sẽ có kết quả như thế này, động đất sẽ có kết quả như thế 

này, sấm trời sẽ có kết quả như thế này, mặt trăng mặt trời các sao mọc lặn sáng mờ 

sẽ có kết quả như thế này”. Còn vị ấy thì tránh xa không tự nuôi sống bằng tà mạng 

kể trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

60. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn tự nuôi sống bằng tà mạng, như đoán trước: “Sẽ có nhiều mưa, sẽ 

có đại hạn, sẽ được mùa, sẽ mất mùa, sẽ được an ổn, sẽ bị hiểm họa, sẽ có bệnh, sẽ 

không có bệnh, hay làm các nghề như đếm trên ngón tay, kế toán, cộng số lớn, làm 

thư, làm theo thế tình”. Còn vị ấy thì tránh xa các tà mạng kể trên. Như vậy là giới 

hạnh của vị ấy trong giới luật. 

61. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn tự nuôi sống bằng những tà mạng, như sắp đặt ngày lành để rước 

dâu hay rễ về nhà, sắp đặt ngày lành để đưa dâu hay rễ, lựa ngày giờ tốt để hòa giải, 

lựa ngày giờ tốt để chia rẽ, lựa ngày giờ tốt để đòi nợ, lựa ngày giờ tốt để cho mượn 

hay tiêu tiền, dùng bùa chú để giúp người được may mắn, dùng bùa chú để khiến 

người bị rủi ro, dùng bùa chú để phá thai, dùng bùa chú làm cóng lưỡi, dùng bùa 

chú khiến quai hàm không cử động, dùng bùa chú khiến người phải bỏ tay xuống, 

dùng bùa chú khiến tai bị điếc, hỏi gương soi, hỏi phù đồng thiếu nữ, hỏi thiên thần 

để biết họa phước, thờ mặt trời, thờ đại địa, phun ra lửa, cầu Siri thần tài. Còn vị ấy 



thì tránh xa các tà mạng kể trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

62. Trong khi một số Sa-môn, Bà-la-môn, dầu đã dùng các món ăn do tín thí cúng 

dường, vẫn còn tự nuôi sống bằng những tà mạng, như dùng các ảo thuật để được 

yên ổn, để khỏi làm các điều đã hứa, để được che chở khi ở trong nhà bằng đất, để 

dương được thịnh, để làm người liệt dương, để tìm đất tốt làm nhà, để cầu phước 

cho nhà mới, lễ rửa miệng, lễ tắm, lễ hy sinh, làm cho mửa, làm cho xổ, bài tiết các 

nhơ bẩn về phía trên, bài tiết các nhơ bẩn về phía dưới, tẩy tịnh trong đầu, thoa dầu 

trong tai, nhỏ thuốc mắt, cho thuốc qua lỗ mũi, xức thuốc mắt, thoa dầu cho mắt, 

chữa bệnh cho mắt, làm thầy thuốc, mổ xẻ chữa bệnh cho con nít, cho thuốc uống 

bằng các loại rễ cây, ngăn ngừa công hiệu của thuốc. Còn vị ấy thì tránh xa các tà 

mạng kể trên. Như vậy là giới hạnh của vị ấy trong giới luật. 

63. Và như vậy, Ðại vương, vị Tỷ-kheo ấy, nhờ đầy đủ giới luật nên không thấy 

sợ hãi từ một chỗ nào về phương diện hộ trì giới luật. Ðại vương, như một vị Sát đế 

lỵ đã làm lễ quán đảnh, đã hàng phục kẻ thù địch, không còn thấy sợ hãi từ chỗ nào 

nữa về phương diện thù địch. Cũng vậy, này Ðại vương, Tỷ-kheo ấy nhờ đầy đủ 

giới luật, nên không thấy sợ hãi từ một chỗ nào về phương diện hộ trì giới luật. Vị 

ấy nhờ đầy đủ giới luật cao quý này, nên hưởng lạc thọ, nội tâm không vẩn đục. 

Như vậy, này Ðại vương, Tỷ-kheo đầy đủ giới luật. 

64. Ðại vương, thế nào là Tỷ-kheo hộ trì các căn? Này Ðại vương, khi mắt thấy 

sắc, Tỷ-kheo không nắm giữ tướng chung, không nắm giữ tướng riêng. Những 

nguyên nhân gì, khiến nhãn căn không được chế ngự, khiến tham ái, ưu bi, các ác, 

bất thiện pháp khởi lên, Tỷ-kheo tự chế ngự nguyên nhân ấy, hộ trì nhãn căn, thực 

hành sự hộ trì nhãn căn. Khi tai nghe tiếng... mũi ngửi hương... thân cảm xúc... ý 

nhận thức các pháp, vị ấy không nắm giữ tướng chung, không nắm giữ tướng riêng. 

Những nguyên nhân gì khiến ý căn không được chế ngự, khiến tham ái, ưu bi, các 

ác, bất thiện pháp khởi lên, Tỷ-kheo chế ngự nguyên nhân ấy, hộ trì ý căn, thực 

hành sự hộ trì ý căn. Vị ấy, nhờ sự hộ trì cao quý các căn ấy, nên hưởng lạc thọ nội 

tâm, không vẩn đục. Như vậy, này Ðại vương, Tỷ-kheo hộ trì các căn. 

65. Ðại vương, thế nào là Tỷ-kheo chánh niệm tỉnh giác? Ðại vương, ở đây, Tỷ-

kheo khi đi tới, khi đi lui đều tỉnh giác; khi nhìn thẳng, khi nhìn quanh đều tỉnh 

giác; khi co tay, khi duỗi tay đều tỉnh giác; khi  

Kinh Trường Bộ Page 38 of 466 

mang y kép, bình bát, thượng y đều tỉnh giác, khi ăn, uống, nhai, nuốt đều tỉnh giác; 

khi đi đại tiện, tiểu tiện đều tỉnh giác; khi đi, đứng, ngồi, nằm, thức, nói, yên lặng 

đều tỉnh giác. Như vậy, này Ðại vương, Tỷ-kheo chánh niệm tỉnh giác. 

66. Ðại vương, thế nào là Tỷ-kheo biết đủ? Ở đây Tỷ-kheo bằng lòng với tấm y để 



che thân, với đồ ăn khất thực để nuôi bụng, đi tại chỗ nào cũng mang theo (y và 

bình bát). Ðại vương, cũng như con chim bay đến chỗ nào cũng mang theo hai 

cánh; cũng vậy, Ðại vương, vị Tỷ-kheo bằng lòng với tấm y để che thân, với đồ ăn 

khất thực để nuôi bụng, đi tại chỗ nào cũng mang theo. Như vậy, này Ðại vương, là 

Tỷ-kheo biết đủ. 

67. Vị ấy, với giới uẩn cao quý này, với sự hộ trì các căn cao quý này, với chánh 

niệm tỉnh giác cao quý này, với hạnh biết đủ cao quý này, lựa một chỗ thanh 

vắng, tịch mịch, như rừng, gốc cây, khe núi, hang đá, bãi tha ma, lùm cây, ngoài 

trời, đống rơm. Sau khi đi khất thực về và ăn xong, vị ấy ngồi kiết già, lưng thẳng 

tại chỗ nói trên, và an trú chánh niệm trước mặt. 

68. Vị ấy từ bỏ tham ái ở đời, sống với tâm thoát ly tham ái, gột rửa tâm hết tham 

ái. Từ bỏ sân hận, vị ấy sống với tâm không sân hận, lòng từ mẫn thương xót tất cả 

chúng hữu tình, gột rửa tâm hết sân hận. Từ bỏ hôn trầm, thụy miên, vị ấy sống 

thoát ly hôn trầm và thụy miên; với tâm tưởng hướng về ánh sáng, chánh niệm tỉnh 

giác, gột rửa tâm hết hôn trầm, thụy miên. Từ bỏ trạo cử hối tiếc, vị ấy sống 

không trạo cử, nội tâm trầm lặng, gột rửa tâm hết trạo cử, hối tiếc. Từ bỏ nghi ngờ, 

vị ấy sống thoát khỏi nghi ngờ, không phân vân lưỡng lự, gột rửa tâm hết nghi ngờ 

đối với thiện pháp. 

69. Này Ðại vương, như một người mắc nợ, liền làm các nghề nghiệp. Những nghề 

này được phát đạt, người ấy không những trả được nợ cũ, còn có tiền dư để nuôi 

dưỡng vợ. Người ấy nghĩ: “Ta trước kia mắc nợ nên làm các nghề nghiệp. Những 

nghề này được phát đạt, ta không những trả được nợ cũ, còn có tiền dư để nuôi 

dưỡng vợ”. Người ấy nhờ vậy được sung sướng, hoan hỷ. 

70. Này Ðại vương, như một người bị bệnh, đau đớn, trầm trọng, ăn uống không 

tiêu, thể lực suy yếu. Sau một thời gian người ấy khỏi bệnh, ăn uống tiêu thông, thể 

lực khôi phục. Người ấy nghĩ: “Ta trước kia bị bệnh, đau đớn trầm trọng, ăn uống 

không tiêu, thể lực suy yếu. Nay ta khỏi bệnh, ăn uống tiêu thông, thể lực khôi 

phục”. Người ấy nhờ vậy được sung sướng hoan hỷ. 

71. Này Ðại vương, như một người bị nhốt trong ngục. Người ấy sau một thời gian, 

được khỏi tù tội, an lạc kiện toàn, tài sản không bị giảm tổn. Người ấy nghĩ: “Ta 

trước kia bị nhốt trong ngục, nay ta được khỏi tù tội, an lạc kiện toàn, tài sản không 

bị giảm tổn”. Người ấy nhờ vậy được sung sướng hoan hỷ. 

72. Này Ðại vương, như một người nô lệ, không được tự chủ, lệ thuộc người khác, 

không được tự do đi lại. Người ấy, sau một thời gian, thoát khỏi cảnh nô lệ, được tự 

chủ, không lệ thuộc người khác, một người được giải thoát, được tự do đi lại. 

Người ấy nghĩ: “Ta trước kia bị cảnh nô lệ, không được tự chủ, lệ thuộc người 



khác, không được tự do đi lại. Nay ta thoát cảnh nô lệ, được tự chủ, không lệ thuộc 

người khác, một người được giải thoát, được tự do đi lại”. Người ấy nhờ vậy được 

sung sướng hoan hỷ. 

73. Này Ðại vương, như một người giàu có, nhiều tài sản, đang đi qua bãi sa mạc, 

thiếu lương thực, đầy những nguy hiểm. Người ấy, sau một thời gian đã đi khỏi sa 

mạc, đến đầu làng vô sự, yên ổn, không có nguy hiểm. Người ấy nghĩ: “Ta trước 

kia giàu có, nhiều tài sản, đi qua bãi sa mạc thiếu lương thực, đầy những nguy 

hiểm. Nay ta đã đi qua khỏi bãi sa mạc ấy, đến đầu làng vô sự, yên ổn, không có 

nguy hiểm”. Người ấy nhờ vậy được sung sướng hoan hỷ. 

74. Như vậy, này Ðại vương, Tỷ-kheo tự mình quán năm triền cái chưa xả ly, 

như món nợ, như bệnh hoạn, như ngục tù, như cảnh nô lệ, như con đường sa mạc. 

Này Ðại vương, cũng như không mắc nợ, 

Kinh Trường Bộ Page 39 of 466 

như không bệnh tật, như được khỏi tù tội, như được tự do, như đất lành yên ổn, này 

Ðại vương, Tỷ-kheo quán năm triền cái khi diệt trừ chúng. 

75. Khi quán tự thân đã xả ly năm triền cái ấy, hân hoan sanh; do hân hoan nên 

hỷ sanh; do tâm hoan hỷ, thân được khinh an; do thân khinh an, lạc thọ sanh; do lạc 

thọ, tâm được định tĩnh. Tỷ-kheo ly dục, ly ác pháp, chứng và trú thiền thứ nhất, 

một trạng thái hỷ lạc do ly dục sanh, với tầm, với tứ. Tỷ-kheo thấm nhuần, tẩm ướt, 

làm cho sung mãn, tràn đầy thân mình với hỷ lạc do ly dục sanh, không một chỗ 

nào trên toàn thân không được hỷ lạc do ly dục sanh ấy thấm nhuần. 

76. Này Ðại vương, như một người hầu tắm lão luyện hay đệ tử người hầu tắm. Sau 

khi rắc bột tắm trong thau bằng đồng, liền nhồi bột ấy với nước, cục bột tắm ấy 

được thấm nhuần nước ướt, nhào trộn với nước ướt, thấm ướt cả trong lẫn ngoài với 

nước, nhưng không chảy thành giọt. Cũng vậy, này Ðại vương, Tỷ-kheo thấm 

nhuần, tẩm ướt, làm cho sung mãn, tràn đầy thân hình với hỷ lạc do ly dục sanh, 

không một chỗ nào trên toàn thân không được hỷ lạc do ly dục sanh ấy thấm nhuần. 

Này Ðại vương, đó là quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu thù 

thắng hơn những quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

77. Lại nữa, này Ðại vương, Tỷ-kheo ấy diệt tầm và tứ, chứng và trú thiền thứ hai, 

một trạng thái hỷ lạc do định sanh, không tầm không tứ, nội tĩnh nhất tâm Tỷ-kheo 

ấy thấm nhuần, tẩm ướt làm cho sung mãn, tràn đầy thân mình với hỷ lạc do định 

sanh, không một chỗ nào trên toàn thân không được hỷ lạc do định sanh ấy thấm 

nhuần. 

78. Này Ðại vương, ví như một hồ nước, nước tự trong dâng lên, phương Ðông 

không có lỗ nước chảy ra, phương Tây không có lỗ nước chảy ra, phương Bắc 



không có lỗ nước chảy ra, phương Nam không có lỗ nước chảy ra, và thỉnh thoảng 

trời lại mưa lớn. Suối nước mát từ hồ nước ấy phun ra thấm nhuần, tẩm ướt, làm 

cho sung mãn tràn đầy hồ nước ấy, với nước mát lạnh, không một chỗ nào của hồ 

nước ấy không được nước mát lạnh thấm nhuần. Cũng vậy, này Ðại vương, Tỷ-

kheo thấm nhuần tẩm ướt, làm cho sung mãn tràn đầy thân mình với hỷ lạc do định 

sanh, không một chỗ nào trên toàn thân, không được hỷ lạc do định sanh ấy thấm 

nhuần. Này Ðại vương, đó là quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu 

thù thắng hơn những quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

79. Lại nữa, này Ðại vương, Tỷ-kheo ly hỷ trú xả, chánh niệm tỉnh giác, thân cảm 

sự lạc thọ mà các bậc Thánh gọi là “Xả niệm lạc trú”, chứng và an trú thiền thứ ba. 

Tỷ-kheo thấm nhuần, tẩm ướt, làm cho sung mãn tràn đầy thân mình với lạc thọ 

không có hỷ ấy, không một chỗ nào trên toàn thân, không được lạc thọ không có hỷ 

ấy thấm nhuần. 

80. Này Ðại vương, ví như trong hồ sen xanh, hồ sen hồng, hồ sen trắng, có những 

sen xanh, sen hồng hay sen trắng. Những bông sen ấy sanh trong nước, lớn lên 

trong nước, không vượt khỏi nước, nuôi sống dưới nước, từ đầu ngọn cho đến gốc 

rễ đều thấm nhuần tẩm ướt, đầy tràn thấu suốt bởi nước mát lạnh ấy, không một chỗ 

nào của toàn thể sen xanh, sen hồng hay sen trắng không được nước mát lạnh ấy 

thấm nhuần. Cũng vậy, này Ðại vương Tỷ-kheo thấm nhuần, tẩm ướt, làm cho sung 

mãn, tràn đầy thân mình với lạc thọ không có hỷ ấy, không một chỗ nào trên toàn 

thân không được lạc thọ không có hỷ ấy thấm nhuần. Này Ðại vương, đó là quả 

thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu thù thắng hơn những quả thiết thực 

hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

Kinh Trường Bộ Page 40 of 466 

81. Lại nữa, này Ðại vương, Tỷ-kheo, xả lạc, xả khổ, diệt hỷ ưu đã cảm thọ trước, 

chứng và trú vào thiền thứ tư, không khổ, không lạc, xả niệm thanh tịnh. Tỷ-kheo 

ấy thấm nhuần toàn thân mình với tâm thuần tịnh trong sáng, không một chỗ nào 

trên toàn thân không được tâm thuần tịnh trong sáng ấy thấm nhuần. 

82. Này Ðại vương, ví như một người ngồi, dùng tấm vải trắng trùm đầu, không 

một chỗ nào trên toàn thân không được vải trắng ấy che thấu. Cũng vậy, này Ðại 

vương, Tỷ-kheo thấm nhuần toàn thân mình với tâm thuần tịnh, trong sáng, không 

một chỗ nào trên toàn thân không được tâm thuần tịnh trong sáng ấy thấm nhuần. 

Này Ðại vương, đó là quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu, thù 

thắng hơn những quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

83. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến chánh 



trí, chánh kiến. Vị ấy biết: Thân này của ta là sắc pháp, do bốn đại thành, do cha mẹ 

sanh, nhờ cơm cháo nuôi dưỡng, vô thường, biến hoại, phấn toái, đoạn tuyệt, hoại 

diệt, trong thân ấy thức ta lại nương tựa và bị trói buộc. 

84. Này Ðại vương, ví như một hòn lưu ly bảo châu, đẹp đẽ, trong suốt, có tám mặt, 

khéo dũa, khéo mài, sáng chói, không uế trược, đầy đủ tất cả mỹ tướng. Và một sợi 

giây được xâu qua hòn ngọc ấy, sợi giây màu xanh, màu vàng, màu đỏ, màu trắng 

hay màu vàng nhạt. Một người có mắt cầm hòn ngọc ấy trên tay sẽ thấy: Hòn lưu ly 

bảo châu này, đẹp đẽ, trong suốt, có tám mặt, khéo dũa, khéo mài, sáng chói, không 

uế trược, đầy đủ tất cả mỹ tướng. Và sợi giây này được xâu qua hòn ngọc ấy, sợi 

giây màu xanh, màu vàng, màu đỏ, màu trắng hay màu vàng nhạt. Cũng vậy, này 

Ðại vương, với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu 

nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy. Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm 

đến chánh trí, chánh kiến. Vị ấy biết: Thân này của ta là sắc pháp, do bốn đại thành, 

do cha mẹ sanh, nhờ cơm cháo nuôi dưỡng, vô thường, biến hoại, phấn toái, đoạn 

tuyệt, hoại diệt. Trong thân ấy thức ta lại nương tựa và bị trói buộc. Này Ðại vương, 

đó là quả thiết thực, hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu và thù thắng hơn những 

quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

85. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo chú tâm, hướng tâm đến sự hóa 

hiện một thân do ý làm ra. Vị ấy tạo một thân khác từ nơi thân này, cũng là sắc 

pháp, do ý làm ra, đầy đủ các chi tiết lớn nhỏ, không thiếu một căn nào. 

86. Này Ðại vương, ví như một người rút một cây lau ra ngoài vỏ. Người ấy nghĩ: 

Ðây là vỏ, đây là cây lau; vỏ khác, cây lau khác và cây lau từ vỏ rút ra. Này Ðại 

vương, ví như một người rút thanh kiếm từ bao kiếm; thanh kiếm khác, bao kiếm 

khác, và thanh kiếm từ nơi bao kiếm rút ra. Này Ðại vương, ví như một người lột 

xác một con rắn. Người ấy nghĩ: Ðây là con rắn, đây là xác rắn, con rắn khác, xác 

rắn khác, và con rắn từ nơi xác rắn được lột ra. Cũng vậy, này Ðại vương, với tâm 

định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, 

vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến sự hiện hóa một 

thân do ý làm ra. Vị ấy tạo một thân khác từ nơi thân này, cũng là sắc pháp, do ý 

tạo thành, đầy đủ các chi tiết lớn nhỏ, không thiếu một căn nào. Này Ðại vương, đó 

là quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu thù thắng hơn những quả 

thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

87. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững 

Kinh Trường Bộ Page 41 of 466 



chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến các thần thông. Vị ấy 

chứng được các loại thần thông, một thân hiện ra nhiều thân, nhiều thân hiện ra một 

thân; hiện hình, biến hình đi ngang qua vách, qua tường, qua núi như đi ngang hư 

không; độn thổ, trồi lên ngang qua đất liền, như ở trong nước; đi trên nước không 

chìm như trên đất liền; ngồi kiết già đi trên hư không như con chim; với bàn tay, 

chạm và rờ mặt trăng và mặt trời, những vật có đại oai lực, đại oai thần như vậy; có 

thể tự thân bay đến cõi Phạm thiên. 

88. Này Ðại vương, ví như một người thợ gốm khéo tay, hay đệ tử người thợ gốm, 

với đất sét khéo nhồi nhuyễn, có thể làm các loại đồ gốm tùy theo sở thích. Này Ðại 

vương, ví như một người thợ ngà khéo tay, hay đệ tử người thợ ngà, với ngà khéo 

đẽo dũa có thể làm các loại đồ ngà tùy theo sở thích. Này Ðại vương, ví như người 

thợ vàng khéo tay hay đệ tử người thợ vàng, với vàng khéo tinh nhuyễn có thể làm 

các loại đồ vàng tùy theo sở thích. Cũng vậy này Ðại vương, với tâm định tĩnh, 

thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc, 

bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm hướng tâm đến các thần thông. Vị ấy chứng 

được các thần thông một thân hiện ra nhiều thân, nhiều thân hiện ra một thân; hiện 

hình biến hình, đi ngang qua vách, qua tường, qua núi, như đi ngang qua hư không; 

độn thổ trồi lên, ngang qua đất liền như ở trong nước; đi trên nước không chìm như 

đi trên đất liền; ngồi kiết già đi trên hư không như còn chim; với bàn tay chạm và rờ 

mặt trời và mặt trăng, những vật có đại oai lực, đại oai thần như vậy; có thể tự thân 

bay đến cõi Phạm thiên. Này Ðại vương đó là quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-

môn còn vi diệu thù thắng hơn những quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn 

trước. 

89. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến thiên 

nhĩ thông. Tỷ-kheo với thiên nhĩ thanh tịnh siêu nhân có thể nghe hai loại tiếng, 

chư Thiên và Người, xa và gần. 

90. Này Ðại vương, ví như một người đang đi qua đường, nghe tiếng trống lớn, 

tiếng trống nhỏ, tiếng loa, tiếng xập xõa và tiếng kiểng. Người ấy nghĩ: “Ðây là 

tiếng trống lớn, đây là tiếng trống nhỏ, đây là tiếng loa, tiếng xập xõa, tiếng kiểng”. 

Cũng vậy, này Ðại vương, với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không 

phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn 

tâm, hướng tâm đến thiên nhĩ thông. Tỷ-kheo với thiên nhĩ thanh tịnh siêu nhân, có 

thể nghe hai loại tiếng, chư Thiên và Người, xa và gần. Này Ðại vương, đó là quả 

thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu thù thắng hơn những quả thiết thực 

hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 



91. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến tha 

tâm thông. Tỷ-kheo sau khi đi sâu vào tâm của chúng sanh, của loài người với tâm 

của mình, vị ấy biết được như sau:  

Tâm có tham, biết tâm có tham. Tâm không có tham, biết tâm không có tham. 

Tâm có sân biết tâm có sân. Tâm không có sân, biết tâm không có sân. 

Tâm có si, biết tâm có si. Tâm không có si, biết tâm không có si. 

Tâm chuyên chú, biết là tâm chuyên chú. Tâm tán loạn, biết là tâm tán loạn. 

Ðại hành tâm, biết là đại hành tâm; không phải là đại hành tâm, biết không phải là 

đại hành tâm. 

Tâm chưa vô thượng, biết là tâm chưa vô thượng. Tâm vô thượng, biết là tâm vô 

thượng. 

Tâm thiền định, biết là tâm thiền định. Tâm không thiền định, biết là tâm không 

thiền định. 

Tâm giải thoát, biết là tâm giải thoát. Tâm không giải thoát biết là tâm không giải 

thoát. 

Kinh Trường Bộ Page 42 of 466 

92. Này Ðại vương, ví như một người đàn bà, một người đàn ông, một thiếu niên 

trẻ hay một thanh niên ưa trang sức, nhìn mặt của mình trong tấm gương trong 

sạch, sáng suốt hay một chậu nước trong. Nếu mặt có tỳ vết, liền biết mặt có tỳ vết; 

nếu mặt không có tỳ vết, liền biết mặt không có tỳ vết. Cũng vậy, này Ðại vương, 

với tâm định tĩnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, 

vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến tha tâm thông. Tỷ-

kheo sau khi đi sâu vào tâm của chúng sanh, của mọi người với tâm của mình, vị ấy 

biết được như sau:  

Tâm có tham, biết tâm có tham. Tâm không có tham, biết tâm không có tham. 

Tâm có sân biết tâm có sân. Tâm không có sân, biết tâm không có sân. 

Tâm có si, biết tâm có si. Tâm không có si, biết tâm không có si. 

Tâm chuyên chú, biết là tâm chuyên chú. Tâm tán loạn, biết là tâm tán loạn. 

Ðại hành tâm, biết là đại hành tâm; không phải là đại hành tâm, biết không phải là 

đại hành tâm. 

Tâm chưa vô thượng, biết là tâm chưa vô thượng. Tâm vô thượng, biết là tâm vô 

thượng. 

Tâm thiền định, biết là tâm thiền định. Tâm không thiền định, biết là tâm không 

thiền định. 



Tâm giải thoát, biết là tâm giải thoát. Tâm không giải thoát biết là tâm không giải 

thoát. 

93. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến túc 

mạng minh. Vị ấy nhớ đến các đời sống quá khứ, như một đời, hai đời, ba đời, bốn 

đời, năm đời, mười đời, hai mươi đời, ba mươi đời, bốn mươi đời, năm mươi đời, 

một trăm đời, hai trăm đời, một ngàn đời, một trăm ngàn đời, nhiều hoại kiếp, nhiều 

thành kiếp, nhiều hoại và thành kiếp. Vị ấy nhớ rằng: “Tại chỗ kia ta có tên như thế 

này, dòng họ như thế này, giai cấp như thế này, thọ khổ lạc như thế này, tuổi thọ 

đến mức như thế này. Sau khi chết tại chỗ kia, ta được sanh ra tại chỗ nọ. Tại chỗ 

ấy, ta có tên như thế này, dòng họ như thế này, giai cấp như thế này, thọ khổ lạc 

như thế này, tuổi thọ đến mức như thế này. Sau khi chết tại chỗ nọ, ta được sanh ra 

ở đây”. Như vậy Tỷ-kheo nhớ đến nhiều đời sống quá khứ cùng với các nét đại 

cương và các chi tiết. 

94. Này Ðại vương, ví như một người đi từ làng mình đến làng khác, từ làng ấy đi 

đến một làng khác nữa, và từ làng này lại trở về làng của mình. Người ấy nghĩ: “Ta 

từ làng của mình đi đến làng kia, nơi đây ta đã đứng như thế này, đã ngồi như thế 

này, đã nói như thế này, đã yên lặng như thế này. Từ nơi làng nọ, ta đã trở về làng 

của ta”. Như vậy, này Ðại vương, với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, 

không phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo 

dẫn tâm, hướng tâm đến túc mạng minh. Vị ấy nhớ đến các đời sống quá khứ, như 

một đời, hai đời, ba đời, bốn đời, năm đời, mười đời, hai mươi đời, ba mươi đời, 

bốn mươi đời, năm mươi đời, một trăm đời, hai trăm đời, một ngàn đời, một trăm 

ngàn đời, nhiều hoại kiếp, nhiều thành kiếp, nhiều hoại kiếp và thành kiếp. Vị ấy 

nhớ: “Tại chỗ kia, ta có tên như thế này, dòng họ như thế này, giai cấp như thế này, 

ăn uống như thế này, thọ khổ lạc như thế này, tuổi thọ đến mức như thế này. Sau 

khi chết tại chỗ kia, ta được sanh ra chỗ nọ, tại đây, ta có tên như thế này, dòng họ 

như thế này, giai cấp như thế này, ăn uống như thế này, thọ khổ lạc như thế này, 

tuổi thọ đến mức như thế này. Sau khi chết tại chỗ nọ, ta được sanh ra ở đây”. Như 

vậy, Tỷ-kheo nhớ đến nhiều đời sống quá khứ cùng với các nét đại cương và các 

chi tiết. Này Ðại vương, đó là quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu, 

thù thắng hơn những quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

95. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến trí huệ 

về sanh tử của chúng sanh. Vị ấy với thiên nhãn thuần tịnh, siêu nhân, thấy sự sống 

và chết của chúng sanh. Vị ấy biết rõ rằng, chúng sanh người hạ liệt kẻ cao sang, 



người đẹp đẽ kẻ thô xấu, người may mắn kẻ bất hạnh, đều do hạnh nghiệp của 

chúng: “Này các Hiền giả, những Tôn giả này làm những điều ác hạnh về thân, lời 

và ý, phỉ báng các bậc Thánh, theo tà kiến, tạo các nghiệp theo tà kiến. Những 

người này sau khi thân hoại mạng chung, phải sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa 

ngục. Này các Hiền giả, còn những chúng sanh nào làm những 

Kinh Trường Bộ Page 43 of 466 

thiện hạnh về thân, lời và ý, không phỉ báng các bậc Thánh, theo chánh kiến, tạo 

các nghiệp theo chánh kiến, những người này, sau khi thân hoại mạng chung, được 

sanh lên các thiện thú, cõi trời, trên đời này. Như vậy vị ấy với thiên nhãn thuần 

tịnh siêu nhân thấy sự sống chết của chúng sanh. Vị ấy biết rõ rằng chúng sanh, 

người hạ liệt kẻ cao sang, người đẹp đẽ kẻ thô xấu, người may mắn kẻ bất hạnh, 

đều do hạnh nghiệp của chúng. 

96. Này Ðại vương, ví như một tòa lầu có thượng đài, giữa ngã tư đường, một 

người có mắt đứng trên ấy, sẽ thấy những người đi vào nhà, đi từ nhà ra, đi qua lại 

trên đường, ngồi ở giữa ngã tư hay trên đài thượng. Người ấy nghĩ: “Những người 

này đi vào nhà, những người này đi từ nhà ra, những người này đi qua lại trên 

đường, những người này ngồi giữa ngã tư, trên đài thượng”. Cũng vậy, này Ðại 

vương với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu 

nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm 

đến trí tuệ về sanh tử của chúng sanh. Vị ấy với thiên nhãn thuần tịnh, siêu nhân, 

thấy sự sống và chết của chúng sanh. Vị ấy biết rõ rằng, chúng sanh người hạ liệt kẻ 

cao sang, người đẹp đẽ kẻ thô xấu, người may mắn kẻ bất hạnh, đều do hạnh nghiệp 

của chúng: Này các Hiền giả, những chúng sanh này làm những ác hạnh về thân, lời 

và ý, phỉ báng các bậc Thánh, theo tà kiến, tạo các nghiệp theo tà kiến, những 

người này sau khi thân hoại mạng chung, phải sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa 

ngục. Này các Hiền giả, còn những chúng sanh nào làm các thiện hạnh về thân, lời 

và ý, không phỉ báng các bậc Thánh, theo chánh kiến, tạo các nghiệp theo chánh 

kiến, những người này, sau khi thân hoại mạng chung, được sanh lên các thiện thú, 

cõi trời, trên đời này. Như vậy, với thiên nhãn thuần tịnh, siêu nhân, thấy sự sống 

chết của chúng sanh, vị ấy biết rõ rằng chúng sanh, người hạ liệt kẻ cao sang, người 

đẹp đẽ kẻ thô xấu, người may mắn kẻ bất hạnh, đều do hạnh nghiệp của chúng. Này 

Ðại vương, đó là quả thiết thực, hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi diệu thù thắng 

hơn những quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. 

97. “Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, 

dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy, Tỷ-kheo dẫn tâm, hướng tâm đến lậu tận 

trí. Vị ấy biết như thật “đây là khổ”, biết như thật “đây là nguyên nhân của khổ”, 



biết như thật “đây là khổ diệt”, biết như thật “đây là con đường đưa đến khổ diệt”, 

biết như thật “đây là những lậu hoặc”, biết như thật “đây là nguyên nhân của lậu 

hoặc”, biết như thật “đây là sự diệt trừ các lậu hoặc”, biết như thật “đây là con 

đường đưa đến sự diệt trừ các lậu hoặc”. Nhờ hiểu biết như vậy, nhận thức như vậy, 

tâm của vị ấy thoát khỏi dục lậu, thoát khỏi hữu lậu, thoát khỏi vô minh lậu. Ðối 

với tự thân đã giải thoát như vậy, khởi lên sự hiểu biết: Ta đã giải thoát. Vị ấy biết: 

Sanh đã tận, phạm hạnh đã thành, việc cần làm đã làm; sau đời hiện tại, không có 

đời sống nào khác nữa. 

98. Này Ðại vương, ví như tại dãy núi lớn có một hồ nước, thuần tịnh, trong sáng, 

không cấu nhiễm. Một người có mắt, đứng trên bờ sẽ thấy con hến, con sò, những 

hòn đá, hòn sạn, những đàn cá bơi qua lại hay đứng một chỗ. Vị ấy nghĩ: “Ðây là 

hồ nước thuần tịnh, trong sáng, không cấu nhiễm. Ðây là những con hến, con sò, 

những hòn đá, hòn sạn, những đàn cá đang bơi qua lại hay đứng yên một chỗ”. 

Cũng vậy, này Ðại vương, với tâm định tĩnh, thuần tịnh, không cấu nhiễm, không 

phiền não, nhu nhuyến dễ sử dụng, vững chắc, bình thản như vậy. Tỷ-kheo dẫn 

tâm, hướng tâm đến lậu tận trí. Vị ấy biết như thật: “Ðây là khổ”, biết như thật “đây 

là nguyên nhân của khổ”, biết như thật “đây là khổ diệt”, biết như thật “đây là con 

đường đưa đến khổ diệt”, biết như thật “đây là những lậu hoặc”, biết như thật “đây 

là nguyên nhân của lậu hoặc”, biết như thật “đây là sự diệt trừ các lậu hoặc”, biết 

như thật “đây là con đường đưa đến sự diệt trừ các lậu hoặc”. Nhờ hiểu biết như 

vậy, nhờ nhận thức như vậy, tâm của vị ấy thoát khỏi dục lậu, thoát khỏi hữu lậu, 

thoát khỏi vô minh lậu. Ðối với tự thân đã giải thoát, vị ấy biết: Sanh đã tận, phạm 

hạnh đã thành, những việc cần làm đã làm; sau đời hiện tại, không có đời sống nào 

khác nữa. Này Ðại vương, đó là quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn, còn vi 

diệu thù thắng hơn những quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-môn trước. Này Ðại 

vương, không có một quả thiết thực hiện tại của 

Kinh Trường Bộ Page 44 of 466 

hạnh Sa-môn nào vi diệu và thù thắng hơn quả thiết thực hiện tại của hạnh Sa-

môn này. 

99. Ðược nghe nói vậy, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha bạch Thế 

Tôn: “Thật là vi diệu thay, bạch Thế Tôn! Thật là vi diệu thay, bạch Thế Tôn! Bạch 

Thế Tôn, như người dựng đứng lại những gì bị che kín, chỉ đường cho kẻ bị lạc 

hướng, đem đèn sáng vào trong bóng tối để những ai có mắt có thể thấy sắc. Cũng 

vậy, Chánh pháp đã được Thế Tôn dùng nhiều phương tiện trình bày, giải thích. Và 

nay con xin quy y Thế Tôn, quy y Pháp và quy y Tỷ-kheo Tăng. Mong Thế Tôn 

nhận con làm đệ tử, từ nay trở đi cho đến mạng chúng, con trọn đời quy ngưỡng. 



Bạch Thế Tôn, con đã phạm một trọng tội. Vì ngu si, vì vô minh, vì bất thiện, con 

đã hại mạng phụ vương con, một vị vua chơn chánh, để đạt vương quyền. Mong 

Thế Tôn nhận cho con tội ấy là một tội để con ngăn chận về tương lai”. 

100. - Ðại vương, thật là một trọng tội. Vì ngu si, vì vô minh, vì bất thiện, Ðại 

vương đã hại mạng phụ vương, một vị vua chơn chánh, để đoạt vương quyền. Vì 

Ðại vương đã thấy tội ấy là một tội, đã thú tội đúng với Chánh pháp, Ta nhận tội ấy 

cho Ðại vương. Ðó là một sự tiến bộ, này Ðại vương, trong luật pháp của bậc 

Thánh, những ai thấy tội là tội, thú tội đúng với Chánh pháp, và ngăn chận ở tương 

lai. 

101. Ðược nghe nói vậy, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha bạch Thế 

Tôn: “Bạch Thế Tôn, nay chúng con phải cáo từ, chúng con có nhiều bổn phận, 

nhiều việc phải làm”. 

- Ðại vương hãy làm những gì Ðại vương nghĩ ra là phải thời. 

Lúc bấy giờ, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha hoan hỷ tán thán lời dạy 

của Thế Tôn, từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ Thế Tôn, thân phía hữu hướng về Thế 

Tôn và từ biệt. 

102. Lúc bấy giờ, khi Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha đi chưa bao 

lâu, Thế Tôn liền bảo các Tỷ-kheo: 

- Này các Tỷ-kheo, tâm vua ấy rất ăn năn, này các Tỷ-kheo, tâm vua ấy rất hối lỗi. 

Nếu vua ấy không hại mạng vua cha, một vị vua rất chân chánh, thì tại ngay chỗ 

ngồi này, vua ấy đã chứng được pháp nhãn, không trần cấu, không ô uế. 

Thế Tôn thuyết pháp như vậy. Các Tỷ-kheo ấy hoan hỷ tín thọ lời Thế Tôn dạy. 

-ooOoo 


